NICOLA SALATO

Introduzione

La liturgia: una fonte imprescindibile

della Chiesa sinodale

Una riscoperta della liturgia, nella sua dimensione di evento, come realta che
stravolge il nostro modo di vivere, potrebbe apportare numerosi vantaggi nei ri-
guardi di una Chiesa sinodale; l'evento, nella liturgia, grazie alla presenza dello
Spirito trasforma il tempo in kaires;' dove irrompe la presenza dell’Altro. Non a
caso il recente cammino sinodale ha messo in rilievo come «la liturgia celebrata
con autenticita ¢ la prima e fondamentale scuola di discepolato e di fraternita.
Prima di ogni nostra iniziativa di formazione, dobbiamo lasciarci formare dalla sua
potente bellezza e dalla nobile semplicita dei suoi gesti».* In questa angolatura,
proprio perché il sinodo e accoglienza orante della Parola di Dio, esso ha un intrin-
seco legame con la liturgia e non puo mai prescindere da essa.

1. L’evento liturgico: oltre il rito

La tradizione liturgica, senza dubbio, detiene un posto centrale per la com-
prensione di una Chiesa sinodale, anche per il fatto che il luogo ecclesiogenetico
della comunita e l'eucaristia e, per forza di cose, la liturgia dovrebbe strutturare
anche la prassi sinodale. Non a caso la parola sinodo ha le sue radici nella sinassi
eucaristica, come ribadito da numerosi studi e documenti magisteriali. Uno dei
maggiori luoghi di condensazione dell’evento liturgico ¢ il rito; per questo alcune
ricerche all'interno di questo libro privilegeranno lo studio della liturgia.

Il filosofo e storico delle religioni Ernesto de Martino® sostiene che il rito,
come concetto generale, sia un ausilio per 'uomo per affrontare i momenti di crisi
dell’esistenza come la morte; nella liturgia esso assume, invece, un significato assai

! Cf. A, Cemenzia, Sul luogo dellecclesiologia. Questioni epistemologiche, Citta Nuova, Roma
2018, 116-118.

2 SINODO DEI VESCOVL, Relazione di sintesi della prima sessione della XVI assemblea generale
ordinaria del sinodo dei vescovi, n.3.

° Rimandiamo ad uno dei capolavori di E. bE Martivo dal titolo, Morte e pianto rituale.
Dal lamento funebre antico al pianto di Maria, a cura di M. Massenzio, Einaudi, Torino 2021.

7



NICOLA SALATO

diverso. Il rito e, secondo Joseph Ratzinger, «espressione divenuta forma, dell’ec-
clesialita e della comunitarieta della preghiera e dell'azione liturgica — una comu-
nitarieta che supera la storia. In esso si concretizza il legame della liturgia con il
soggetto vivente “Chiesa”, che ¢ a sua volta caratterizzato dal legame con il profilo
della fede cresciuto nella tradizione apostolica».* Se consideriamo la liturgia solo
sotto il suo aspetto rituale e collegato al ministero ordinato & naturale che possa-
no sorgere delle tensioni nel momento in cui si parla dell'intrinseca relazione tra
liturgia e sinodalita. Tuttavia, l'actio liturgica non dovrebbe scadere solo in questo
aspetto formale; la liturgia non equivale mai solo e soltanto al «rito», ma indica
sempre quella realta escatologica (evento) cui il «rito» rimanda.

Sono questi i motivi per i quali la liturgia, quale locus theologicus, acquisisce
una funzione simbolico-rituale, che diviene la fonte di tutta la Chiesa; stupisce che
quando si parla di sinodalita si menziona il potere e/o la semplice acquisizione di
ruoli e compiti. Ancora oggi, assistiamo a una degenerazione interpretativa della
svolta conciliare, come I'annosa dicotomia tra chierici e laici, che non sono in op-
posizione, ma «ordinati 'uno all’altro» (LG 10); cio vuol dire che uno non e mai
superiore a un altro. Nella liturgia, questaspetto si riscontra con chiarezza; I'auto-
rita e I'imprescindibilita di tutti i battezzati non comporta alcuna divisione all'in-
terno dell'unico popolo di Dio. La liturgia rappresenta un importante sviluppo,
creando un’autentica sinergia sinodale, infatti «i pastori, aiutati dall'esperienza dei
laici, possono giudicare con pitt chiarezza e opportunita sia in cose spirituali che
temporali e cosi tutta la Chiesa, forte di tutti i suoi membri, compie con maggiore
efficacia la sua missione per la vita del mondo» (LG 37).

2.1l percorso del libro

Questo libro si apre con I'importante discorso ecumenico tenuto dal patriarca
Bartolomeo I, che durante la giornata di studio in suo onore, ebbe a dire, in occa-
sione del cammino sinodale della Chiesa cattolica, che

l'approcciarsi alla Liturgia, come segno di unita, ci fa tornare in mente le parole di San
Giovanni Crisostomo contenute nel commento al primo versetto del Salmo 149. In for-
ma completa essa suona nei seguenti termini: "Exxnaia ydp cvotiuatos xal cuvddou
éotly 8vopa, che potremmo tradurre in modo traslato con: «La Chiesa, infatti, & nome
per un cammino insieme e dove tutto sta insieme in armonia». Dentro questo cammino
e nell'armonia delle cose di Dio la Liturgia manifesta 'unita tra il Primus ed i mold,
tra Dio ed i credenti ma anche tra i molti e Dio stesso, secondo il concetto di sinoda-
lita della Chiesa Antica. Infatti, nella antica tradizione liturgica, in vigore nella Chiesa
Ortodossa, ¢ impossibile celebrare la Liturgia senza il popolo, ma ¢ anche impossibile

* J. RatziNGER (BenEDETTO XVI), Teologia della liturgia. La fondazione sacramentale dell’esi-
stenza cristiana, LEV, Citta del Vaticano 2010, 159.

8



Introduzione

celebrare la Liturgia senza il sacerdote. Cosi la Liturgia insegna il vero rapporto tra
persona e comunita, tra ogni membro e con tutto il corpo. Vera unita tra il Cristo-Dio e
la Comunita degli uomini, la Chiesa si compie e si manifesta nell’Eucaristia, perché «la
Chiesa — scrive Evdokimov — & 1a dove la Eucaristia ¢ celebrata». Nella Liturgia di San
Giovanni Crisostomo, si prega nelle litanie «per 'unione di tutti», ma la forza di questa
invocazione non si limita ad uno sterile richiamo di unione; essa coinvolge «la pace del
mondo intero» e la «stabilita delle Sante Chiese di Dio», perché il camminare assieme
percepisce in sé lo stare tutto in armonia. Cammino di unita nella liturgia, nella sua
massima espressione ¢ I'unione teandrica del Figlio di Dio, Dio e Uomo, che nell'Euca-
ristia, comunione e sinergia divino-umana, realizza la manifestazione definitiva di Dio
in Cristo. A tal proposito scrive il noto teologo John Meyendorff: «Ogni chiesa locale
dove si celebri la divina liturgia dell’Eucaristia ha le caratteristiche della vera chiesa di
Dio: unita, santita, cattolicita e apostolicita. Queste caratteristiche non possono appar-
tenere a nessuna assemblea umana: esse sono i segni escatologici donati a una comunita
dallo Spirito di Dio».”

In questa prospettiva, Piero Coda ha, infatti, messo in risalto come la comu-
nione trinitaria, celebrata nella liturgia eucaristica, e «la sorgente, il modello e la
meta della sinodalita della Chiesa» (p. 40); per questi motivi, citando il documento
Sinodalita e primato nel secondo millennio, auspica un ritorno alle fonti, come quelle
liturgiche, come una sorta di «strategia ecumenica» per il dialogo della carita tra le
«Chiese sorelle». In piena sintonia, con questi risultati, si muove il contributo di
Gabriel Alfred Hachem, che leggendo la liturgia quale espressione della comunio-
ne trinitaria, indica a partire da questo la salvaguardia dell'unita nell'unica Chiesa
di Cristo, con la revisione delle diverse strutture di comunione per rinnovarle o
riadattarle al servizio dell'unita delle Chiese.

Senza dubbio, uno dei contributi pitt consistenti & quello del teologo por-
toghese Miguel de Salis che evidenzia come l'azione liturgica «mostra cio che la
Chiesa ¢ e cio che la Chiesa fa» (p. 61), in modo particolare, nell’eucaristia e nella
successione apostolica, infatti nel caso dell’azione liturgica «Cristo unisce a sé la
Chiesa in un modo del tutto speciale» (p. 63).

In quest’ottica, Giovanni Di Napoli, soffermandosi in particolare su alcuni
testi eucologici, esprime la centralita dell'irruzione dell’evento nel rito, attraverso
il quale ci «& dato di accedere al mysterium, non altrimenti» (p. 80). Attraverso
questa prospettiva di indagine, Giuliana Albano vede la liturgia come «una chiave
interpretativa essenziale per comprendere il significato dell’arte cristiana. Le im-
magini, le sculture, le architetture non solo creano un ambiente visivo; esse artico-
lano uno spazio sacro che risponde al bisogno di una visione spirituale» (p. 91).

Achim Buckenmaier, attraverso lo studio di alcuni testi paradigmatici di Jo-
seph Ratzinger, studia la finalita ultima della liturgia, in particolare dell'eucari-
stia, che ci riporta all'unita della Chiesa universale. A questo importante passaggio
dell'opera del teologo bavarese si affianca la riflessione del giovane teologo Ales-
sandro Clemenzia, che coniuga il centrale tema dell’eucaristia con la questione del-

> Saluto del patriarca Bartolomeo all'inizio dei lavori del convegno.

9



NICOLA SALATO

la riforma, in quanto «alcune strutture [...], con il tempo, invecchiano, perdono la
loro efficacia» (p. 125) facendo perdere di vista alcuni aspetti decisivi. L'autore ri-
chiama, in questo passaggio, un tema imprescindibile per la Chiesa sinodale anche
nel cammino ecumenico che ¢ la necessita, come sostiene J. Ratzinger, di una vera
e propria ablatio, ossia la capacita di eliminare il negativo che si ¢ andato accumu-
lando negli eventi della storia per far riemergere la vera forma Christi della Chiesa.
Il contributo di Alessandro Gargiulo, in quest’ottica, esalta la particolare connes-
sione dell’eucaristia con il mistero trinitario. La liturgia &, infatti, come la intende
sant’Agostino, una continua e costante professione di fede e, allo stesso tempo,
esercizio di speranza e carita. Per questo motivo, il famoso asserto legem credendi
lex statuat supplicandi, tratto dal De gratia Dei Indiculus di Prospero di Aquitania
(390-463), riconosce alla liturgia, alla sua capacita di espressione cultuale, la stra-
da principale della fede autentica della Chiesa, cosi facendo, grazie alle tradizioni
liturgiche, viene realizzata pienamente la reciprocita tra le due prospettive, quella
trinitaria e quella eucaristica.

Infine, Carmine Autorino, sulla base dei precedenti contributi, sottolinea
come «la Chiesa & comunione, non solo degli uomini tra loro, ma anche, per mez-
z0 della morte e risurrezione di Gestt, comunione con Cristo, il Figlio fatto uomo,
e cosl, comunione con amore eterno — trinitario — di Dio. Si ritorna in questo modo
alla sua origine trinitaria» (p. 175).

Nella seconda parte del volume si parla dell'impegno per 'ecumenismo e il
dialogo interreligioso della Facolta Teologica dell'ltalia Meridionale, nelle due ri-
spettive Sezioni, San Tommaso d’Aquino e San Luigi Gonzaga, che presentano,
ognuna a suo modo, una storia ricca di eventi significativi che si intrecciano con
la citta di Napoli e delle sue Chiese su quella sponda del grande bacino del Medi-
terraneo.

10





