
7

NICOLA SALATO

Introduzione

La liturgia: una fonte imprescindibile  
della Chiesa sinodale

Una riscoperta della liturgia, nella sua dimensione di evento, come realtà che 
stravolge il nostro modo di vivere, potrebbe apportare numerosi vantaggi nei ri-
guardi di una Chiesa sinodale; l’evento, nella liturgia, grazie alla presenza dello 
Spirito trasforma il tempo in kairós;1 dove irrompe la presenza dell’Altro. Non a 
caso il recente cammino sinodale ha messo in rilievo come «la liturgia celebrata 
con autenticità è la prima e fondamentale scuola di discepolato e di fraternità. 
Prima di ogni nostra iniziativa di formazione, dobbiamo lasciarci formare dalla sua 
potente bellezza e dalla nobile semplicità dei suoi gesti».2 In questa angolatura, 
proprio perché il sinodo è accoglienza orante della Parola di Dio, esso ha un intrin-
seco legame con la liturgia e non può mai prescindere da essa.

1. L’evento liturgico: oltre il rito

La tradizione liturgica, senza dubbio, detiene un posto centrale per la com-
prensione di una Chiesa sinodale, anche per il fatto che il luogo ecclesiogenetico 
della comunità è l’eucaristia e, per forza di cose, la liturgia dovrebbe strutturare 
anche la prassi sinodale. Non a caso la parola sinodo ha le sue radici nella sinassi 
eucaristica, come ribadito da numerosi studi e documenti magisteriali. Uno dei 
maggiori luoghi di condensazione dell’evento liturgico è il rito; per questo alcune 
ricerche all’interno di questo libro privilegeranno lo studio della liturgia.

Il filosofo e storico delle religioni Ernesto de Martino3 sostiene che il rito, 
come concetto generale, sia un ausilio per l’uomo per affrontare i momenti di crisi 
dell’esistenza come la morte; nella liturgia esso assume, invece, un significato assai 

1  Cf. A. Clemenzia, Sul luogo dell’ecclesiologia. Questioni epistemologiche, Città Nuova, Roma 
2018, 116-118.

2  Sinodo dei vescovi, Relazione di sintesi della prima sessione della XVI assemblea generale 
ordinaria del sinodo dei vescovi, n.3.

3  Rimandiamo ad uno dei capolavori di E. de Martino dal titolo, Morte e pianto rituale. 
Dal lamento funebre antico al pianto di Maria, a cura di M. Massenzio, Einaudi, Torino 2021.

 Chiesa e liturgia.indb   7 Chiesa e liturgia.indb   7 25/08/25   10:5725/08/25   10:57



8

Nicola Salato

diverso. Il rito è, secondo Joseph Ratzinger, «espressione divenuta forma, dell’ec-
clesialità e della comunitarietà della preghiera e dell’azione liturgica – una comu-
nitarietà che supera la storia. In esso si concretizza il legame della liturgia con il 
soggetto vivente “Chiesa”, che è a sua volta caratterizzato dal legame con il profilo 
della fede cresciuto nella tradizione apostolica».4 Se consideriamo la liturgia solo 
sotto il suo aspetto rituale e collegato al ministero ordinato è naturale che possa-
no sorgere delle tensioni nel momento in cui si parla dell’intrinseca relazione tra 
liturgia e sinodalità. Tuttavia, l’actio liturgica non dovrebbe scadere solo in questo 
aspetto formale; la liturgia non equivale mai solo e soltanto al «rito», ma indica 
sempre quella realtà escatologica (evento) cui il «rito» rimanda. 

Sono questi i motivi per i quali la liturgia, quale locus theologicus, acquisisce 
una funzione simbolico-rituale, che diviene la fonte di tutta la Chiesa; stupisce che 
quando si parla di sinodalità si menziona il potere e/o la semplice acquisizione di 
ruoli e compiti. Ancora oggi, assistiamo a una degenerazione interpretativa della 
svolta conciliare, come l’annosa dicotomia tra chierici e laici, che non sono in op-
posizione, ma «ordinati l’uno all’altro» (LG 10); ciò vuol dire che uno non è mai 
superiore a un altro. Nella liturgia, quest’aspetto si riscontra con chiarezza; l’auto-
rità e l’imprescindibilità di tutti i battezzati non comporta alcuna divisione all’in-
terno dell’unico popolo di Dio. La liturgia rappresenta un importante sviluppo, 
creando un’autentica sinergia sinodale, infatti «i pastori, aiutati dall’esperienza dei 
laici, possono giudicare con più chiarezza e opportunità sia in cose spirituali che 
temporali e così tutta la Chiesa, forte di tutti i suoi membri, compie con maggiore 
efficacia la sua missione per la vita del mondo» (LG 37). 

2. Il percorso del libro

Questo libro si apre con l’importante discorso ecumenico tenuto dal patriarca 
Bartolomeo I, che durante la giornata di studio in suo onore, ebbe a dire, in occa-
sione del cammino sinodale della Chiesa cattolica, che 

l’approcciarsi alla Liturgia, come segno di unità, ci fa tornare in mente le parole di San 
Giovanni Crisostomo contenute nel commento al primo versetto del Salmo 149. In for-
ma completa essa suona nei seguenti termini:  Ἐκκλησία γάρ συστήματος καί συνόδου 
ἐστὶν ὄνομα, che potremmo tradurre in modo traslato con: «La Chiesa, infatti, è nome 
per un cammino insieme e dove tutto sta insieme in armonia». Dentro questo cammino 
e nell’armonia delle cose di Dio la Liturgia manifesta l’unità tra il Primus ed i molti, 
tra Dio ed i credenti ma anche tra i molti e Dio stesso, secondo il concetto di sinoda-
lità della Chiesa Antica. Infatti, nella antica tradizione liturgica, in vigore nella Chiesa 
Ortodossa, è impossibile celebrare la Liturgia senza il popolo, ma è anche impossibile 

4  J. Ratzinger (Benedetto XVI), Teologia della liturgia. La fondazione sacramentale dell’esi-
stenza cristiana, LEV, Città del Vaticano 2010, 159.

 Chiesa e liturgia.indb   8 Chiesa e liturgia.indb   8 25/08/25   10:5725/08/25   10:57



Introduzione

9

celebrare la Liturgia senza il sacerdote. Così la Liturgia insegna il vero rapporto tra 
persona e comunità, tra ogni membro e con tutto il corpo. Vera unità tra il Cristo-Dio e 
la Comunità degli uomini, la Chiesa si compie e si manifesta nell’Eucaristia, perché «la 
Chiesa – scrive Evdokimov – è là dove la Eucaristia è celebrata». Nella Liturgia di San 
Giovanni Crisostomo, si prega nelle litanie «per l’unione di tutti», ma la forza di questa 
invocazione non si limita ad uno sterile richiamo di unione; essa coinvolge «la pace del 
mondo intero» e la «stabilità delle Sante Chiese di Dio», perché il camminare assieme 
percepisce in sé lo stare tutto in armonia. Cammino di unità nella liturgia, nella sua 
massima espressione è l’unione teandrica del Figlio di Dio, Dio e Uomo, che nell’Euca-
ristia, comunione e sinergia divino-umana, realizza la manifestazione definitiva di Dio 
in Cristo. A tal proposito scrive il noto teologo John Meyendorff: «Ogni chiesa locale 
dove si celebri la divina liturgia dell’Eucaristia ha le caratteristiche della vera chiesa di 
Dio: unità, santità, cattolicità e apostolicità. Queste caratteristiche non possono appar-
tenere a nessuna assemblea umana: esse sono i segni escatologici donati a una comunità 
dallo Spirito di Dio».5

In questa prospettiva, Piero Coda ha, infatti, messo in risalto come la comu-
nione trinitaria, celebrata nella liturgia eucaristica, è «la sorgente, il modello e la 
meta della sinodalità della Chiesa» (p. 40); per questi motivi, citando il documento 
Sinodalità e primato nel secondo millennio, auspica un ritorno alle fonti, come quelle 
liturgiche, come una sorta di «strategia ecumenica» per il dialogo della carità tra le 
«Chiese sorelle». In piena sintonia, con questi risultati, si muove il contributo di 
Gabriel Alfred Hachem, che leggendo la liturgia quale espressione della comunio-
ne trinitaria, indica a partire da questo la salvaguardia dell’unità nell’unica Chiesa 
di Cristo, con la revisione delle diverse strutture di comunione per rinnovarle o 
riadattarle al servizio dell’unità delle Chiese.

Senza dubbio, uno dei contributi più consistenti è quello del teologo por-
toghese Miguel de Salis che evidenzia come l’azione liturgica «mostra ciò che la 
Chiesa è e ciò che la Chiesa fa» (p. 61), in modo particolare, nell’eucaristia e nella 
successione apostolica, infatti nel caso dell’azione liturgica «Cristo unisce a sé la 
Chiesa in un modo del tutto speciale» (p. 63).

In quest’ottica, Giovanni Di Napoli, soffermandosi in particolare su alcuni 
testi eucologici, esprime la centralità dell’irruzione dell’evento nel rito, attraverso 
il quale ci «è dato di accedere al mysterium, non altrimenti» (p. 80). Attraverso 
questa prospettiva di indagine, Giuliana Albano vede la liturgia come «una chiave 
interpretativa essenziale per comprendere il significato dell’arte cristiana. Le im-
magini, le sculture, le architetture non solo creano un ambiente visivo; esse artico-
lano uno spazio sacro che risponde al bisogno di una visione spirituale» (p. 91).

Achim Buckenmaier, attraverso lo studio di alcuni testi paradigmatici di Jo-
seph Ratzinger, studia la finalità ultima della liturgia, in particolare dell’eucari-
stia, che ci riporta all’unità della Chiesa universale. A questo importante passaggio 
dell’opera del teologo bavarese si affianca la riflessione del giovane teologo Ales-
sandro Clemenzia, che coniuga il centrale tema dell’eucaristia con la questione del-

5  Saluto del patriarca Bartolomeo all’inizio dei lavori del convegno.

 Chiesa e liturgia.indb   9 Chiesa e liturgia.indb   9 25/08/25   10:5725/08/25   10:57



10

Nicola Salato

la riforma, in quanto «alcune strutture […], con il tempo, invecchiano, perdono la 
loro efficacia» (p. 125) facendo perdere di vista alcuni aspetti decisivi. L’autore ri-
chiama, in questo passaggio, un tema imprescindibile per la Chiesa sinodale anche 
nel cammino ecumenico che è la necessità, come sostiene J. Ratzinger, di una vera 
e propria ablatio, ossia la capacità di eliminare il negativo che si è andato accumu-
lando negli eventi della storia per far riemergere la vera forma Christi della Chiesa. 
Il contributo di Alessandro Gargiulo, in quest’ottica, esalta la particolare connes-
sione dell’eucaristia con il mistero trinitario. La liturgia è, infatti, come la intende 
sant’Agostino, una continua e costante professione di fede e, allo stesso tempo, 
esercizio di speranza e carità. Per questo motivo, il famoso asserto legem credendi 
lex statuat supplicandi, tratto dal De gratia Dei Indiculus di Prospero di Aquitania 
(390-463), riconosce alla liturgia, alla sua capacità di espressione cultuale, la stra-
da principale della fede autentica della Chiesa, così facendo, grazie alle tradizioni 
liturgiche, viene realizzata pienamente la reciprocità tra le due prospettive, quella 
trinitaria e quella eucaristica. 

Infine, Carmine Autorino, sulla base dei precedenti contributi, sottolinea 
come «la Chiesa è comunione, non solo degli uomini tra loro, ma anche, per mez-
zo della morte e risurrezione di Gesù, comunione con Cristo, il Figlio fatto uomo, 
e così, comunione con amore eterno – trinitario – di Dio. Si ritorna in questo modo 
alla sua origine trinitaria» (p. 175). 

Nella seconda parte del volume si parla dell’impegno per l’ecumenismo e il 
dialogo interreligioso della Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale, nelle due ri-
spettive Sezioni, San Tommaso d’Aquino e San Luigi Gonzaga, che presentano, 
ognuna a suo modo, una storia ricca di eventi significativi che si intrecciano con 
la città di Napoli e delle sue Chiese su quella sponda del grande bacino del Medi-
terraneo.

 Chiesa e liturgia.indb   10 Chiesa e liturgia.indb   10 25/08/25   10:5725/08/25   10:57




