
215

Indice

Introduzione		  p.	 5
Nota al testo		  »	 8

Parte prima 
L’ontologia di Gesù

Capitolo 1
Un primo passo fenomenologico.  
Gesù manifesta il Figlio	 	 »	 11
1. Facendo astrazione dalla fede (per un momento almeno)		  »	 11
2. Vedere un uomo…		  »	 12

2.1. Vedere un uomo dotato di una singolare umanità	 	 »	 12
2.2. Ma se Gesù è un uomo, è composto di anima e corpo  
	 (Vienne)		  »	 15
2.3. Il corpo è simbolo reale dell’anima  
	 (Rahner che rilegge Vienne)		  »	 16

3. … ma un uomo che si mostra come il Figlio		  »	 18
3.1. La fede conosce in sé la ragione  
	 di quella singolare umanità		  »	 18

3.1.1. Una fede che nasce dalla risurrezione…		  »	 18
3.1.2. … e che è suscitata dallo Spirito		  »	 21
3.1.3. La risurrezione come evento di rivelazione filiale		  »	 23

3.2. L’umanità di Cristo manifestazione della sua divinità…		 »	 26
3.2.1. L’uomo Gesù manifestazione di una “ulteriorità” 
	 fenomenologica		  »	 26
3.2.2. Ancora Rahner: l’umanità di Gesù simbolo 
	 reale della sua divinità		  »	 27
3.2.3. L’analogia antropologica		  »	 29

 Vermigli.indb   215 Vermigli.indb   215 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



216

Indice

3.2.4. L’abitare “corporalmente” in Gesù  
	 della pienezza della divinità		  »	 30

3.3. … ma una manifestazione concreta del divino: il Figlio		  »	 31
3.3.1. Vedere Gesù vuol dire vedere il Figlio…		  »	 31
3.3.2. … ma anche il Padre…		  »	 33
3.3.3. … perché il Figlio è nel Padre		  »	 34

3.4. Come Gesù può essere la manifestazione credibile  
	 di quella realtà divina concreta		  »	 36

3.4.1. Un appello alla ragionevolezza della fede		  »	 36
3.4.2. Figlio perché obbediente?		  »	 38
3.4.3. Piuttosto, Figlio perché riceve l’essere…		  »	 40
3.4.4. … e ricevendo l’essere è rivolto verso il Padre…		  »	 42
3.4.5. … perché ha coscienza di essere Figlio		  »	 44

4. Per cui Gesù è l’“esserci” del Figlio nel mondo		  »	 45
4.1. La fenomenologia di Gesù: «zu dem Jesus selbst»		  »	 45
4.2. L’esserci di Dio nel mondo avviene solo (!)  
	 nell’esserci come Figlio		  »	 46

4.2.1. L’esserci di Dio secondo l’Antica Alleanza		  »	 46
4.2.2. L’esserci di Dio al modo di Gesù		  »	 46

Bibliografia fondamentale per il capitolo		  »	 47

Capitolo 2 
Questioni ontologiche fondamentali		  »	 49
1. Dalla fenomenologia all’ontologia		  »	 49

1.1. Tesi. È necessario che ci sia corrispondenza 
	 tra il Was che viene manifestato e il Wer che manifesta		  »	 49
1.2. Cosa accadrebbe se non vi fosse corrispondenza  
	 tra il Was e il Wer?		  »	 50

1.2.1. Quale sarebbe la conseguenza, se non vi fosse  
	 questa corrispondenza		  »	 50
1.2.2. Uno spunto da Dei Verbum 2:  
	 Gesù è mediatore e pienezza di rivelazione		  »	 51

1.3. Dal Was al Wie: dalla fenomenologia all’ontologia		  »	 53
2. Il mistero di Gesù: priorità dell’“essere uno” di Gesù		  »	 54

2.1. Il tema della priorità dell’unità è imposto  
	 dall’approccio che abbiamo seguito…		  »	 54
2.2. … ma è confermato dalla testimonianza dei vangeli  
	 e dal nostro atteggiamento quando preghiamo…	 	 »	 55

2.2.1. Gli apostoli seguono Gesù		  »	 55
2.2.2. La nostra preghiera		  »	 56

 Vermigli.indb   216 Vermigli.indb   216 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



Indice

217

2.3. … non meno che dalla definizione di Calcedonia		  »	 57
3. Il mistero di Gesù: saper tenere assieme unità e distinzione		  »	 59

3.1. Il mistero di Gesù: unità e distinzione di grandezze  
	 appartenenti a ordini infinitamente diversi		  »	 59
3.2. Ancora Calcedonia: da lì la sollecitazione a tenere  
	 assieme unità e distinzione		  »	 60
3.3. Una recente e frequente critica a Calcedonia:  
	 uno dei “due” è sempre considerato più importante		  »	 61

3.3.1. Questa precisa critica a Calcedonia		  »	 61
3.3.2. Ma Calcedonia su questo cerca un implicito  
	 aggancio con la teologia trinitaria…		  »	 63
3.3.3. … che nel post-Calcedonia diventerà esplicito…		  »	 65
3.3.4. … ed è dunque per questo che si può dire  
	 che uno dei “due” è più importante.		  »	 66

4. Il mistero di Gesù: necessità di adattare i termini  
	 “natura” e “persona”		  »	 67

4.1. Cosa intendiamo con “natura” e “persona”  
	 quando guardiamo all’uomo…		  »	 68

4.1.1. Natura umana		  »	 68
4.1.2. Persona umana		  »	 69

4.2. … e cosa intendiamo quando invece guardiamo a Dio		  »	 69
4.2.1. Natura divina		  »	 69
4.2.2. Persona divina		  »	 70

4.3. Utilità (necessità?) del linguaggio analogico  
	 per parlare di questo mistero		  »	 71

4.3.1. Prendere ispirazione dalla gnoseologia  
	 tommasiana…		  »	 71
4.3.2. … e scoprire l’utilità (necessità?)  
	 del linguaggio analogico		  »	 73

4.4. Ma quando due concetti analogici si accostano,  
	 come in Cristo, si deve preservare la loro asimmetria		  »	 74

5. Il mistero di Gesù: l’unione “secondo l’ipostasi”   
	 (o “nell’ipostasi”)		  »	 75

5.1. Gesù è il Figlio di Dio che si esprime nell’uomo		  »	 75
5.2. A differenza di ciò a cui portava la prospettiva nestoriana		 »	 77

5.2.1. La linea cirilliana fino a Calcedonia		  »	 77
5.2.2. L’immagine di Cristo emergente da Nestorio		  »	 78
5.2.3. Ulteriori passi dopo Calcedonia:  
	 il neocalcedonismo		  »	 79

5.3. Una fondamentale intuizione di Rahner e cosa  
	 ne consegue dal punto di vista della teologia sistematica		  »	 80

 Vermigli.indb   217 Vermigli.indb   217 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



218

Indice

5.3.1. Rahner: tra massima unione e massima autonomia  
	 dell’umanità in Gesù		  »	 80
5.3.2. Cosa consegue a questa massima unità  
	 e massima autonomia		  »	 81

6. La questione circa la “persona umana” di Gesù di Nazaret		  »	 83
6.1. “Persona umana” di Gesù tra Scrittura e dogma		  »	 83

6.1.1. La testimonianza dei vangeli		  »	 83
6.1.2. Il dogma chiude (almeno in apparenza)  
	 su questo punto		  »	 84
6.1.3. E così infatti intende la questione  
	 la Sempiternus rex		  »	 85

6.2. Tentativi novecenteschi di revisione sul punto		  »	 86
6.2.1. Cristologie non calcedoniane		  »	 86
6.2.2. La risposta di J. Galot		  »	 88

6.3. Un’ipotesi di soluzione: personalità umana  
	 del Figlio incarnato		  »	 89

6.3.1. Mantenere in Cristo l’asimmetria analogica  
	 del termine “persona”, per preservare il dogma 		  »	 89
6.3.2. Elemento ontologico ed elemento esistenziale  
	 dell’“essere persona” nell’uomo		  »	 90
6.3.3. Un possibile percorso per l’“essere persona”  
	 dell’uomo in Cristo		  »	 91
6.3.4. Cosa consegue al fatto che la personalità umana  
	 di Gesù è la personalità umana  
	 in cui si esprime il Figlio		  »	 92
6.3.5. Un ritorno alla fenomenologia		  »	 94

Bibliografia fondamentale per il capitolo		  »	 94

Capitolo 3 
Un corollario intrinseco alla fede cristologica.  
Il mistero di Gesù misura dell’immutabilità  
e dell’impassibilità divine		  »	 95
1. �Un corollario che deriva dai passi compiuti,  

tanto quanto dalla nostra fede		  »	 95
1.1. A partire dai passi compiuti		  »	 95
1.2. Explicatio terminorum		  »	 96
1.3. Alla luce della nostra fede cristologica		  »	 97

2. Immutabilità e impassibilità secondo la Scrittura		  »	 99
2.1. La Scrittura è il racconto della storia di salvezza  
	 prima che una riflessione su Dio…		  »	 99

 Vermigli.indb   218 Vermigli.indb   218 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



Indice

219

2.2. … tuttavia, proprio perché Dio nella storia ama l’uomo,  
	 rivela qualcosa di se stesso		  »	 99
2.3. Il Dio della Scrittura: tra trascendenza  
	 ed economia salvifica		  »	 101
2.4. Ma altro è il “manifestarsi” di Dio  
	 nel mondo con il suo agire, come nell’AT;  
	 altro è l’“essere” di Dio nel mondo, come in Gesù		  »	 103

3. Alcuni spunti dal dogma cristologico e una dottrina teologica		 »	 104
3.1. L’eredità della metafisica classica		  »	 104
3.2. Alcuni passaggi del dogma cristologico		  »	 105
3.3. Tommaso: «relatio secundum rationem tantum»		  »	 106

4. Una proposta sistematica		  »	 108
4.1. Il punto di partenza		  »	 108
4.2. Le condizioni di possibilità dell’incarnazione		  »	 109
4.3. La novità in Dio secondo la “teologia del processo”  
	 e secondo la “teologia del dolore o della croce”		  »	 110
4.4. La novità in Dio che “non smentisce” Dio		  »	 112

Bibliografia fondamentale per il capitolo		  »	 115

Parte seconda  
La psicologia di Gesù

Capitolo 4 
Alcune coordinate fondamentali		  »	 119
1. Legittimità (ma anche necessità) della ricerca  
	 sulla psicologia di Gesù		  »	 120

1.1. Marginalità della questione nei vangeli		  »	 120
1.2. Ragioni che rendono legittima e forse anche necessaria  
	 la ricerca sulla sua psicologia		  »	 121

1.2.1. Perché è in analogia alla nostra umanità		  »	 122
1.2.2. Perché il tema è stato una quaestio disputata  
	 nel ’900		  »	 125
1.2.3. Perché la questione si trova alla confluenza  
	 tra ontologia e fenomenologia di Gesù		  »	 125

2. Il radicamento ontologico di ogni possibile  
	 riflessione psicologica su Gesù		  »	 127

2.1. Non tanto una fenomenologia della psiche di Gesù…		  »	 127
2.2. … ma una psicologia di Gesù che si spieghi  
	 con la sua ontologia…		  »	 129

 Vermigli.indb   219 Vermigli.indb   219 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



Indice

220

2.3. … e che sia dunque all’altezza del dogma		  »	 130
2.3.1. Da Calcedonia al Costantinopolitano II		  »	 130
2.3.2. La dottrina dell’“enipostasia”		  »	 131

2.4. Un asserto fondamentale per la psicologia  
	 di Gesù all’altezza del dogma…		  »	 132
2.5. … riletto in chiave kenotica	 	 »	 133

2.5.1. L’autolimitazione del Figlio di Dio  
	 nell’incarnazione		  »	 133
2.5.2. La libera (!) autolimitazione del Figlio di Dio  
	 nell’incarnazione…		  »	 134
2.5.3. … che connota tutta l’esistenza di Gesù		  »	 135
2.5.4. Incoerenza della dottrina della visio beatifica  
	 con la kenosi…		  »	 136
2.5.5. … kenosi che non significa però  
	 dismissione della divinità		  »	 138

Capitolo 5 
L’Io di Gesù		  »	 143
1. La disputa dell’homo assumptus e la controversia  
	 Galtier-Parente		  »	 143

1.1. Sintesi storica		  »	 143
1.1.1. La preistoria di queste dispute		  »	 143
1.1.2. Déodat de Basly, Léon Seiller  
	 e la teoria dell’homo assumptus		  »	 145
1.1.3. La controversia Galtier-Parente  
	 e la Sempiternus rex		  »	 149

1.2. Breve valutazione critica di queste dispute		  »	 153
2. La psicologia di Gesù: l’Io divino del Figlio,  
	 umanamente cosciente di sé		  »	 154

2.1. Il punto di partenza ontologicamente  
	 (e dogmaticamente…) corretto		  »	 154
2.2. Per una definizione della coscienza (Lonergan docet)		  »	 155

2.2.1. Breve accesso a Lonergan,  
	 limitato ai nostri interessi		  »	 155
2.2.2. La coscienza è nell’ordine dell’esperienza		  »	 157
2.2.3. La coscienza è concomitante  
	 ad ogni atto interno dell’uomo		  »	 157
2.2.4. La coscienza è coscienza dell’identità		  »	 158
2.2.5. La coscienza coglie la persona (il “medesimo  
	 presente a se stesso”) secondo l’esperienza		  »	 159

 Vermigli.indb   220 Vermigli.indb   220 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



Indice

221

2.3. I rapporti tra “persona”, “soggetto psicologico”  
	 e “natura” (ancora secondo Lonergan)		  »	 160

2.3.1. Rapporto tra “persona” e “soggetto psicologico”		  »	 161
2.3.2. Rapporto tra “soggetto psicologico” e “natura”		  »	 162

2.4. L’Io di Gesù versante cosciente dell’unione ipostatica  
	 (Lonergan, Rahner, Galot)		  »	 163

2.4.1. La coscienza di Gesù nell’ordine dell’esperienza,  
	 come per ogni uomo		  »	 163
2.4.2. Gesù: un soggetto divino che compie  
	 atti psichici umani		  »	 164
2.4.3. Estrema ragione per superare la teoria  
	 della visio beatifica		  »	 166
2.4.4. Rahner e la visio immediata		  »	 167
2.4.5. Primo corollario della visio immediata:  
	 coscienza di essere Figlio, non semplicemente  
	 di essere Dio		  »	 173
2.4.6. Secondo corollario della visio immediata:  
	 atematicità dello sfondo che chiede  
	 una progressiva tematizzazione		  »	 177

2.5. Balthasar. La coscienza di Gesù alla luce  
	 della corrispondenza di persona e missione		  »	 182

2.5.1. Un affondo trinitario e soteriologico al tema		  »	 182
2.5.2. Gesù è la stessa missione salvifica in persona:  
	 riflessi coscienziali di questa identità		  »	 183
2.5.3. La missione salvifica misura e limite  
	 della coscienza di Gesù		  »	 185
2.5.4. La missione come prosecuzione temporale  
	 della processione. Conseguenze coscienziali  
	 di un principio tomistico fondamentale		  »	 187

3. Determinazioni fondamentali per una dottrina  
	 della psicologia di Gesù coerente con la sua ontologia  
	 e all’altezza del dogma		  »	 190
Bibliografia fondamentale per il capitolo		  »	 192

Capitolo 6 
Un argomento a latere: la fede di Gesù		  »	 193
1. La connessione di questo tema  
	 con i passi compiuti in precedenza		  »	 193
2. Alcune indicazioni dai vangeli  
	 e dal Nuovo Testamento in generale		  »	 194

 Vermigli.indb   221 Vermigli.indb   221 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



Indice

2.1. Silenzio dei vangeli sul tema della “fede di Gesù”…		  »	 194
2.2. … ma presenza in Gesù di alcuni atteggiamenti  
	 tipici della fede…		  »	 196
2.3. … che poi vengono siglati in Eb 12,2		  »	 197

3. Tommaso d’Aquino: risposta negativa alla questione		  »	 200
3.1. Siccome in Gesù c’è visione, non c’è fede…		  »	 200
3.2. … ma la sottomissione di Gesù non rimanda  
	 alla sua fede?		  »	 201

4. Balthasar sul tema della fede di Gesù		  »	 203
4.1. Balthasar che riflette sulla fede di Gesù		  »	 203
4.2. La “fede” nell’ordine dell’Alleanza, secondo Balthasar		  »	 203
4.3. Gesù prototipo della fede: risonanza della corrispondenza  
	 tra identità e missione in Balthasar		  »	 204

5. Qualche ipotesi conclusiva sul tema “fede di Gesù”		  »	 205
5.1. Fede come visione e fede come ascolto/obbedienza…  
	 e loro applicazione a Gesù		  »	 205

5.1.1. Fede come visione e sua applicazione a Gesù		  »	 206
5.1.2. Fede come ascolto/obbedienza  
	 e sua applicazione a Gesù		  »	 207

5.2. La fede di Gesù in sintesi		  »	 208
5.3. Tra la fede di Gesù e la nostra fede: la sequela Christi		  »	 209

Bibliografia fondamentale per il capitolo		  »	 210

Conclusione		  »	 211

222

 Vermigli.indb   222 Vermigli.indb   222 04/07/25   12:0304/07/25   12:03




