
5

Introduzione

δῆλον γὰρ ὡς ὐμεῖς μὲν ταῦτα (τί ποτε βούλεσθε σημαίνειν 
ὀπόταν ὄν φθέγγησθε) πάλαι γιγνώσκετε, ἡμεῖς δὲ πρὸ τοῦ μὲν 
ᾠόμεθα, νῦν δ’ ἠπορήκαμεν (Platone, Sofista 244a)

Si rimarrà sorpresi che un libro dedicato alla persona di Gesù e alla sua vita 
cominci con una frase tratta da uno dei più noti dialoghi platonici. Il lettore ver-
sato nelle cose della filosofia avrà riconosciuto che il brano trascritto ad esergo 
della nostra Introduzione è quello che compare anche in testa ad Essere e tempo 
di Martin Heidegger. È il modo in cui quest’ultimo glossa il brano di Platone che 
rende ragione della sua presenza anche all’inizio del nostro volume:

Abbiamo noi oggi una risposta alla domanda intorno a ciò che propriamente inten-
diamo con la parola “essente”? Per nulla. È dunque necessario riproporre il proble-
ma del senso dell’essere. Ma siamo almeno in uno stato di perplessità per il fatto di 
non comprendere l’espressione “essere”? Per nulla. È dunque necessario incomin-
ciare con il ridestare la comprensione del senso di questo problema.1 

La maniera in cui Heidegger intende riprendere il problema dell’essere all’i-
nizio del suo argomentare può associarsi (si parva licet componere magnis) a ciò 
che percepiamo noi della domanda sull’essere e sull’esistere; ma in questo caso 
non in generale, ma a proposito di Gesù. Ci pare infatti che la teologia si trovi allo 
stadio in cui, secondo il giudizio di Heidegger, versava la filosofia alla sua epoca 
(che poi quel giudizio fosse corretto, esonda rispetto alla semplice evocazione 
di una similarità che ci sembra esistere con la teologia di oggi): quella teologia, 
cioè, che pare nella sostanza indifferente alla domanda su chi sia Cristo; affaticata 
come è (tanto quanto accade alla complessiva compagine ecclesiale) a discettare 
su questioni che nell’ordine della fede appaiono a chi scrive soltanto seconde, se 
non addirittura terze. Domandarsi chi sia stato (essere) e come abbia vissuto (esi-
stere) colui che è la nostra stessa salvezza, pare questione che solo la distrazione 
verso altri obbiettivi soltanto laterali, la fatica connessa con la ricerca seria, la 
subalternità rispetto a linee mere prassistiche del pensiero odierno hanno potuto 
allontanare dal cuore della teologia. E la cosa di per sé apparirà non poco esiziale. 
Lo scopo a cui mira il presente libro è quello di provare (limitatamente alle nostre 
capacità, va da sé) a suscitare nuovamente la domanda su chi sia Gesù.

1  M. Heidegger, Essere e tempo, Milano, Longanesi, 1976, 14 (corsivi nel testo).

 Vermigli.indb   5 Vermigli.indb   5 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



6

Introduzione

Il libro che andiamo presentando in queste prime righe non è dunque un 
manuale; perché un manuale non potrebbe affrontare ex professo il tema dell’es-
sere e dell’esistere di Cristo, per come lo abbiamo in breve presentato sopra. Ma 
non lo è anche per altre ragioni. Non lo è, perché non opta per uno stile didasca-
lico, ma ne sceglie uno speculativo; non lo è, perché dà per scontate diverse cose 
della cristologia e della teologia in genere, manifestando talvolta un’articolazione 
del discorso che potrà apparire brachilogica; non lo è perché la serie delle argo-
mentazioni non è di per sé immediatamente evidente, ma dovrà sapersi mostrare 
al lettore come qualcosa di conveniente e ragionevole (mentre è caratteristico 
di un manuale l’essere prevedibile e talvolta persino ovvio nel susseguirsi delle 
argomentazioni).

In diversi casi, la nostra riflessione tornerà sugli stessi temi, come ad ondate 
successive: si pensi – solo a modo di esempio – alla dottrina dell’enipostasia che 
compare in diversi luoghi, ora in contesto fenomenologico, ora in contesto on-
tologico, ora in contesto psicologico. Così accade anche per i concili cristologici, 
su cui il libro torna a più riprese: ora notandone alcuni aspetti, ora sottolinean-
do obiettivi particolari non ancora messi sufficientemente a fuoco nei passi pre-
cedenti dell’argomentazione. Se avviene questo (per la dottrina dell’enipostasia, 
come per i riferimenti ai concili; ma anche come accade per altri temi) è perché 
quelle dottrine o quei riferimenti storici risultano coinvolti in tante questioni 
della cristologia. In generale, ci auguriamo che si possa apprezzare il guadagno 
progressivo che si ottiene dalla successione delle ondate della nostra riflessione. 
Del resto, sarebbe da chiedersi se il tornare su uno stesso aspetto della cristologia 
in contesti diversi non nasconda qualcosa di non piccolo del mistero stesso di 
Gesù: un mistero semplice (cioè, senza pieghe…) come è semplice Dio, ma che la 
nostra ana-lisi necessariamente è costretta a sezionare e distinguere e a riprende-
re continuamente in considerazione, a partire da nuove sollecitazioni.

Nell’atto in cui tentiamo di definire il presente volume, si potrebbe pensare 
che questo sia un libro che raccoglie quelle che un tempo si sarebbero chiamate 
“Questioni fondamentali di cristologia”: forse questa categoria meglio si attaglia 
al presente volume; certamente meglio di quanto accadrebbe se si volesse dare 
a questo libro l’appellativo di “Manuale di cristologia”. Eppure, a ben vedere, le 
questioni (varie e davvero fondamentali) si organizzano in una modalità diversa 
da quella che immaginiamo ci si attenderebbe per un libro di tal genere: pre-
sumiamo, infatti, che per un volume dedicato alle questioni fondamentali della 
cristologia ci si aspetti che quelle questioni siano sistemate nell’argomentazione 
con un ordine più perspicuo. Mentre nel nostro caso sembra si possa dichiarare 
che non è affatto così…

Memori del celebre verso di Montale – in risposta alla domanda di senso, 
che un ipotetico interlocutore avrebbe potuto rivolgere al poeta –2 potremmo ri-

2  Cf. E. Montale, Non chiederci la parola che squadri da ogni lato, in Id., Ossi di seppia, 
Torino, Einaudi, 1943; in chiusura.

 Vermigli.indb   6 Vermigli.indb   6 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



Introduzione

7

petere che questo solo sappiamo: ciò che non è questo libro. O forse no, qualcosa 
lo possiamo e forse anche lo dobbiamo dire; per il rispetto che si deve alla serietà 
del lavoro svolto e per il rispetto che si deve a coloro che già stanno leggendo 
queste righe. Ci pare, dunque, di poter dire questo semplicemente e con tutta 
l’umiltà di cui ogni lavoro teologico dovrebbe essere munito (e ribadiamo qui 
quello che abbiamo già accennato nel nostro iniziale spunto heideggeriano): che 
quest’opera è un’offerta che facciamo all’intelligenza credente, affinché essa pos-
sa penetrare un po’ di più il mistero grande (cf. Ef 5,32) della persona di Cristo. E 
questo ci sembra, onestamente, già tanto.

Questo libro deve molto a molti; spesso ignari di tale credito nei miei con-
fronti. Questo libro deve innanzitutto molto a maestri che hanno segnato il mio 
pensiero su Gesù di Nazaret e dei quali ora sono divenuto indegnamente collega. 
I nomi di don Sergio Paolo Bonanni, del padre Luis Francisco Ladaria Ferrer, 
del padre Amaury Begasse de Dhaem, del padre Philipp Gabriel Renczes, di don 
Carlo dell’Osso sono quelli che, a titolo diverso, subito vengono alla mente nel 
momento in cui rendo grazie a coloro che hanno segnato la mia formazione teo-
logica su Gesù in quella vicenda unica e impareggiabile che è stata, per chi scrive 
queste righe introduttive, l’esperienza di studio presso la Gregoriana. Il debito è 
talvolta puntuale, come si potrà verificare nei riferimenti che occasionalmente 
compaiono in nota; ma spesso con questo debito intendiamo anche quel loro 
approccio generale al mistero di Cristo, quelle domande prioritarie da loro poste 
a quello stesso mistero, quel loro stile impareggiabile di indagine che abbiamo 
potuto apprezzare nel nostro percorso di formazione teologica.

Questo libro deve molto anche a coloro che furono miei compagni in quella 
vicenda unica di studio e che ora sono miei colleghi presso sedi universitarie in 
Italia e in Europa: deve molto a quegli improvvisati confronti avuti scendendo 
per le scale consumate della Gregoriana, camminando per le vie provvidenzial-
mente larghe di Roma, discutendo sulla terrazza assolata del Pontificio Semina-
rio Lombardo o davanti a qualche buon piatto nei ristoranti del Ghetto.

Questo libro deve infine molto agli studenti della Facoltà Teologica dell’Ita-
lia Centrale e della Facoltà di Teologia della Pontifica Università Gregoriana, con 
cui in questi anni ho intrattenuto discussioni che – mi permetto di dirlo – hanno 
segnato chi scrive ben oltre le attese che ci si potrebbero aspettare dai colloqui 
con chi è nella teologia soltanto ai rudimenti.

Questo libro deve molto a tanti, dunque; ma la responsabilità, va da sé, è di 
chi scrive. Soltanto questo mi auguro possa avvenire e chiedo nella preghiera: 
che la benevola lettura di esso susciti nel cuore del lettore un amore crescente per 
colui che è la nostra stessa salvezza. Niente di più.

 Vermigli.indb   7 Vermigli.indb   7 04/07/25   12:0304/07/25   12:03



8

Introduzione

Nota al testo

Poniamo qui un paio di notazioni utili per il lettore, all’inizio della ricerca. 
Nel corso del libro si incontreranno titoli che presentano alla fine o all’inizio 
dei puntini di sospensione. Questi accorgimenti indicano che i titoli – e questo 
accade allo stesso livello dell’articolazione del libro – si possono leggere come 
un’unica frase; laddove (e crediamo che questo sia facilmente intellegibile) i pun-
tini alla fine indicheranno che la frase prosegue successivamente, i puntini all’i-
nizio che la frase continua da sopra. Così a modo di esempio nel primo capitolo: 
«Piuttosto, Figlio perché riceve l’essere…» (par. 3.4.3), «… e ricevendo l’essere 
è rivolto verso il Padre…» (par. 3.4.4), «… perché ha coscienza di essere Figlio» 
(par. 3.4.5).

Abbiamo optato per offrire una bibliografia fondamentale per ciascun ca-
pitolo di cui si compone il presente libro: essa compare, dunque, in chiusura di 
ognuno di essi (salvo in un caso, il primo capitolo della seconda parte, per il quale 
riteniamo fossero sufficienti i riferimenti bibliografici in nota). Va da sé che i 
riferimenti bibliografici in nota sono assai più numerosi; ma la scelta di porre al 
termine di ciascun capitolo una bibliografia fondamentale permetterà al lettore 
di individuare quali siano i rimandi essenziali sul tema oggetto di quella specifica 
sezione del libro.

 Vermigli.indb   8 Vermigli.indb   8 04/07/25   12:0304/07/25   12:03




